TÉHÉRAN - envoyé spécial

e poète révolutionnaire cultive son «look». Il porte une veste

militaire sans insigne, une bague

religieuse à l'auriculaire, et ne se

rase pas la barbe. Ses yeux paraissent s'enfoncer dans son visage

tout rond: il a des airs de Jacques Villeret

inquiétant. En tête-à-tête, il mange ses mots, baisse le front. Mais lorsqu'il déclame ses poèmes, avec l'emphase qu'affectionnent les

A 45 ans, M. Moadab est un poète officiel important en Iran. Il a peu voyagé hors des frontières de son pays et ne parle qu'une seule langue, le persan. Mais dans ses billets quotidiens, sur son blog, il se veut un intel-

lectuel universel. Certains jours, il aimerait

être une Cassandre, annonciateur des gran-

des catastrophes à venir. Certains autres, il se

rêve en Jean-Paul Sartre « pour sa méthode

d'engagement politique...». « Mais sur le fond, mes influences viennent du Saint Coran»,

précise-t-il, assis dans un café de la Maison

des artistes, à Téhéran, un après-midi bru-

meux d'automne. M. Moadab chante son

pays, la République islamique et avant tout la

révolution qui l'a vue naître, en 1979, il y a

Evidemment, cela prête à sourire. Un pro-

pagandiste en vers, à quoi ça sert? C'est

qu'en Iran, la poésie est une affaire sérieuse :

on en cite à tout bout de champ. L'ayatollah

Rouhollah Khomeyni, le fondateur de la Ré-

publique islamique, écrivait lui-même, sur le

tard, des ghazals [poème d'amour] d'un clas-

sicisme impeccable. Il employait les métaphores traditionnelles du vin, de l'ivresse et

de l'amour, qui sont des images de Dieu – il

ne s'agit pas de les lire au pied de la lettre:

«Tes yeux languides, ô échanson, m'ont ena-

mouré/Les boucles de tes cheveux, ô aimé, m'ont captivé/Tous les buveurs de vin ont

laissé filer leur sobriété/Une coupe, de ta

Longtemps, la République islamique n'a

pas été tendre envers les arts, notamment les

arts visuels et la musique. Elle les a vigoureu-

sement pris en charge, dès 1980, afin de

«réislamiser» la société iranienne, sujette

aux «infiltrations» de la culture occidentale

séculière. En favorisant par la suite l'émer-

gence d'intellectuels organiques favorables à

ses vues, elle a accordé un statut privilégié à

la poésie, art purement verbal dont les clercs sont familiers. Ironiquement, «elle a ainsi

révisé, à sa manière, la tradition de la poésie

de cour» d'ancien régime, note Fatemeh

Shams, poète iranienne et chercheuse à

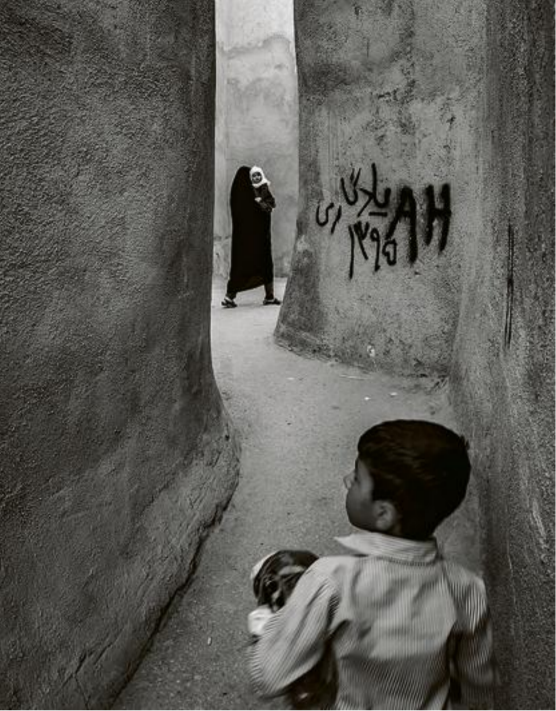
l'université de Pennsylvanie, aux Etats-Unis.

main qui donne la vie, m'a dégrisé.»

quarante ans exactement.

Iraniens, Ali Moadab tempête.

DIMANCHE 10 - LUNDI 11 FÉVRIER 2019



Dans les ruelles étroites de Lar, province du Khouzistan. MILAD ESLAMZADEH/EVERYDAY IRAN

En Iran, la poésie est une affaire sérieuse

pour la société libérale et la contre-culture

## Ali Moadab poète officiel



MARYAM RAHMANIAN POUR «LE MONDE»

ANNÉES 1950,

**CIGARETTE AU BEC,** 

**ET LEUR VERS LIBRE** 

**STANDARD** 

RYTHMIQUE DE FANFARE MILITAIRE

M. Moadab s'est formé dans ces ornières. Il écrit pour les quotidiens conservateurs Qods et Jam-é-jam, qui impriment des vers en pagaille, tous les jours. Il dirige trois revues spécialisées, siège au jury du festival de poésie de Fajr et gère un institut d'enseignement destiné aux jeunes poètes, que l'Etat fait voyager à travers les provinces. Grâce à de tels programmes publics, des poètes ont été envoyés jusqu'en Syrie, pour voir de près la guerre que mènent les gardiens de la révolution, la principale force armée iranienne, en soutien au régime de Bachar Al-Assad.

Surtout, Moadab est invité depuis quinze ans, au quinzième soir du ramadan, à la nuit de poésie du Guide suprême, Ali Khamenei. C'est un honneur envié dans les cercles conservateurs. «Certains attendent une vie pour y figurer », estime M<sup>me</sup> Shams. L'événement est diffusé par la télévision d'Etat, et l'agence de presse Fars le dissèque avec méticulosité durant une semaine.

Le Guide suprême, 79 ans, de son nom de plume « Amin », lecteur de Victor Hugo et de Romain Gary, fut avant la révolution un jeune poète, fidèle au cercle d'un maître respecté et peu conventionnel de Machhad (nord-est). Durant les nuits qu'il préside, il dicte aux poètes du pays ses directives annuelles, ses thèmes de prédilection : la guerre au Yémen, les dérives des autorités sunnites saoudiennes, rivales régionales de Téhéran...

Moadab représente, parmi eux, un courant « moderne ». Il écrit sans rimes, suivant une rythmique de fanfare militaire, des poèmes comme pour les nostalgiques de la révolution. L'Etat en a fait un instrument de propagande. Ali Moadab l'assume qu'il qualifie de « blancs » et qui tiennent du

tract ou de l'éditorial de presse. A l'image de

cet extrait du Livre des bombes (2014, non

traduit), issu d'un poème critique des pour-

parlers qui menèrent à l'accord international sur le nucléaire iranien de juillet 2015: **POUR LES CERCLES** «L'Amérique est une grosse bombe atomique/Découverte par Christophe Colomb/Les PROGRESSISTES, martyrs la neutraliseront.» **MOADAB SINGE** On est loin des ambiguïtés de la poésie persane traditionnelle. Moadab l'assume. **LA POSE DES** « Toute ambivalence est un champ de mines destiné à nous exploiter», écrit-il. L'homme **INTELLECTUELS** n'a pas plus honte de son statut officiel: « Si **DE GAUCHE DES** l'on me désigne comme un poète d'Etat, je

> qui s'embourgeoise. La révolution, il est trop jeune pour l'avoir faite, mais elle l'a façonné. Moadab est né pauvre près de Torbat-e Jam (nord-est), une ville de béton et de briques crues, perdue dans une plaine poussiéreuse, à la frontière afghane. Des camions de marchandises pas-

> m'en moque. C'est ce en quoi je crois.» Il a

justifié à l'occasion la censure, au nom du

bien commun. Par romantisme révolution-

naire, il s'autorise cependant à critiquer

une République islamique vieille de 40 ans,

sent sans fin sur la route qui coupe l'agglomération en deux. On y consomme plus qu'ailleurs l'opium et ses dérivés.

Un cousin de Moadab, gardien de la révolution, est mort avant 20 ans, dans les années 1980, victime de trafiquants de drogue. Un autre est tombé dans la guerre qu'avait déclarée Saddam Hussein à l'Iran, avec le soutien de l'Occident, qui fit entre 500000 et 700000 morts dans les deux camps, entre 1980 et 1988, et dans laquelle la République islamique s'est forgée. Moadab est devenu poète en célébrant ces deux «martyrs»: il s'en réclame encore aujourd'hui.

A 17 ans, au sortir de son lycée de campagne, il se rend à une soirée de Machhad, centre urbain de sa région et ville du poète Ferdowsi, l'auteur du Livre des rois, au tournant du premier millénaire, et l'un des deux pôles de la poésie classique persane avec Chiraz. Peu intimidé par le poète en chaire, il s'assoit à ses côtés pour déclamer un texte honorant ses cousins. Le correspondant d'un grand quotidien s'en fait l'écho. Moadab monte alors à Téhéran pour entamer des études de théologie, à l'université conservatrice Imam Sadegh.

**MOTS D'IRAN** 

## «Taarof»

« Inviter quelqu'un à une soirée ou à accepter une faveur. » Ainsi se définit taarof dans les dictionnaires persans. C'est un mélange de courtoisie et d'hospitalité, qu'il faut apprendre à gérer. Par exemple, à la fin d'une course en taxi, le chauffeur refuse de prendre votre argent. Pas de doute: il est nécessaire d'insister sans relâche. Ou, quand un inconnu vous invite à dîner chez lui, on doit savoir distinguer s'il émet vraiment un souhait ou s'il fait simplement preuve d'hospitalité à l'iranienne.

Il est demeuré «un villageois», assure-t-il, fidèle aux camarades de jeu afghans de son enfance. Les familles d'immigrés sont nombreuses à travailler dans les champs de sa région natale. Moadab défend volontiers cette communauté afghane, qui compte plus de deux millions de membres en Iran, prolétaires corvéables à merci et victimes d'un racisme bien ancré.

Il s'est aussi rapproché de brigades que les forces armées iraniennes ont recrutées parmi ces immigrés, et qui ont servi de supplétifs dans leur guerre en Syrie. Depuis 2013, ces brigades ont perdu au moins 900 hommes. «Ils mènent le combat du Bien contre le Mal, mais ils n'ont même pas un poème pour leur tombe... », soupire Moadab. Poète de circonstance, il a écrit pour eux de courts textes que certains ont fait graver sur les tombes de camarades morts en Syrie.

## **UNE VIE MODESTE EN BANLIEUE**

A la cour des princes timourides, dynastie héritière du conquérant Tamerlan, aux XIVe et XVe siècles, un bon poète pouvait être payé de son poids en or. La République islamique veille sur ses auteurs, mais elle n'a pas fait de Moadab un homme riche. Il vit modestement dans une banlieue grise à l'est de Téhéran: un quartier d'immeubles bas qui s'étendent sur les collines au pied des montagnes de l'Elbourz. En surveillant d'un œil sa fille, ronde et rose, qui sautille dans un parc du quartier, Moadab dit entretenir un dialogue limité avec certains poètes de la contre-culture. Ceux que l'Occident étudie et publie un peu. Ces cercles progressistes n'ont en revanche, pour la plupart, aucune considération pour son œuvre.

A leurs yeux, Moadab singe la pose des intellectuels de gauche des années 1950, cigarette au bec, et leur vers libre standard. «Moadab tente de revendiquer la forme moderne pour son propre compte. C'est d'autant plus amusant qu'aujourd'hui, nombre de poètes de la contre-culture rejettent ce modèle, compromis avec la révolution de 1979. Ils s'attachent pour leur part à repenser des formes traditionnelles », analyse Iraj Valipour, auteur de Zabouré Zane, une étude sur les poétesses postmodernes d'Iran, publiée en France, à l'Atelier de l'agneau, en 2014.

Ali Moadab est jugé coupable d'appartenir à un appareil de contrôle d'Etat qui pèse toujours sur les arts. La censure frappe les poètes de la contre-culture, comme les cinéastes iraniens, dont les luttes sont mieux connues en France. Certains ont été assassinés, aux côtés d'intellectuels contestataires, dans les années 1990. Deux d'entre eux se sont exilés après avoir été condamnés à de longue peine de prison en 2009, à la suite des manifestations populaires du «mouvement vert» contre la réélection du président Ahmadinejad.

Moadab avait à l'époque répondu à ses détracteurs, en rendant hommage à une victime de la répression. «Je salue ma sœur Neda», écrivait-il en 2009, en référence à Neda Agha-Soltan, étudiante de 26 ans, tuée par un tir à la poitrine dans les manifestations. La télévision d'Etat iranienne niait pourtant sa mort et dénonçait une mise en scène destinée à «fabriquer» une martyre.

Moadab n'a pas poussé l'audace plus loin. Dans ce texte, il saluait du même souffle toutes les femmes ayant souffert à travers l'histoire, une manière de diluer sa critique de l'Etat. Depuis lors, il n'a cessé, en bon soldat de la culture, de mettre en garde contre la tentation de l'Occident d'orchestrer une « révolution de couleur » dans son pays.

LOUIS IMBERT